TONSPUR, Johannes Sistermanns, November 2025

Vera Bihlmann

Schweig N

Von einer Zeit, die zu sich selbst
gehort.

Wie kann es ein HOren geben, das zu sich selbst gehdért, und wie
hatte ein solches Horen etwas mit Menschwerdung zu tun?

Johannes Sistermans spricht die Stille als Vorhof des Sprechens an.
Mir scheint, es geht damit um eine Art Meta-physikalitdt des Horens
— eines horenden Lauschens auf eine zyklisch-geschehende Natur
dessen, was rhapsodisch zdhlbar, formativ, organisierbar ist. Die
Stille wird so als architektonischer Korper ins Spiel gebracht,
pulsierend, von spektraler Gepoltheit und klingender Kraft: Die
Stille als Akt des Entwerfens, als eine kompositorisch-
konstellatorisch artikulierte und gehaltene Spannung, die etwas
trdgt was nicht zu ihr selbst gehdrt.

Ein Portikus, der Statt gibt indem alles darin an sich halt. Ein
umrundender Durchgang, der eine Klarheit aufbietet, die davon gluht
sich selbst an dem zu bilden, was durch ihn hindurch “passiert”.
Ein inkandeszenter Portikus, der Platz macht.

Inkandeszent, so hatte Virginia Woolf die “Androgynitdt” genannt
und damit, wie es auch Simone Weil, Max Scheler, Massimo Cacciari
oder Michel Serres tun, von einer kosmischen Geschlechtlichkeit
gesprochen, in der die Repradsentation aufgehoben ist; eine
Geschlechtlichkeit, die von ihrer Reproduktivitat frei gestellt
ist. Androgynitat als gegenstrebige Figung, als Verkdrperung von
Transparenz die etwas Anfadngliches, aber nichts Urspriingliches hat.
Wir konnen solch glihende Transparenz vielleicht als die Immanenz
eines springenden Satzes denken, der gleichzeitig Punktgitter,
Resonanzkoérper und Echolot ist - Strahl und Spiegel in einem, Linse
und Kristall.



Fir die Inkandeszenz eines solchen Portikus ist es
charakteristisch, dass das, was darin passiert, aus seiner Fassung
heraus springt - so angesprochen verkodrpert die Stille Richtung,
die sich nicht Uber Sinn begreifen ladsst. Richtung hier ist aktives
Geschehen, rhapsodisches Ent-Sprechen.

Der Portikus ist Ort eines sammelnden Zerrinnens, wie es das
pythagordische Lambda in Platon’s Timaeus vermag — und wie es
vielleicht auch der Kalkulus in Wolfram’s Mathematica konnte.

Im Portikus ist das Echolot eine gestilpte Sonnenuhr. In seiner
Stille werden Garben von partiellen Eigenfrequenzen, Raumkléangen,
und Obertonen platziert, gebindelt, und in Konstellationen gebannt.
Solche rhapsodisch komponierten Satze halten einem Akt inne, der
nicht aus ihnen selbst entspringt. Sie geben dem Unerhorten statt.
Sie fassen einen Ort des Aufhaltens, in dem es gleichzeitig dunkel
ist und glitzert.

Die Rhetorik hatte einst um die Kraft einer Zeit gewusst, die
“hoch” sein kann - die Zeit einer jeden Feierlichkeit namlich. Sie
hatte in ihren Figuren und Formaten eine Foérmlichkeit hochgehalten,
die nicht nur von Inspiration sondern auch maRgeblich von Takt, wvon
Geschick und Kénnen lebt. Es ist eine Foérmlichkeit zum Loben des
Reichhaltigen, zum Empfangen von Einfdllen. Es ist eine meteorische
Formlichkeit.

Die Kraft einer Zeit, die hoch sein kann, vermittelt sich wie ein
mechanisches Fulcrum: sie strebt der Hebelkraft entgegen, sie
entgegnet dem Entsetzten und Emporten eine empfangliche Weichheit
und Sanftheit. Solche Formlichkeit ist architektonisch und
kompositorisch. Fir sie bleibt der Umgang mit einer Idee der Idee
selbst ausserlich, und genau damit bleibt den Ideen eine ihnen
eigene Autonomie erhalten: Bei aller Intimitdt bleibt des Pudel’s
Kern was er ist - fremd.

Albert Camus hat in seinen Kurzgeschichten mit dem Titel Hochzeiten
(Nuptials) in mehreren Elogen die feierliche Hohe der Zeit
gepriesen. Mit dem Tempel in Tipasa, Camus’ Heimatort, hatte der
franzosische Existentialist dem Abgrindigen des Absurden eine nicht
weniger steile und unbelangbare Richtung entgegen streben lassen.
Er hat damit ein Lot eingefithrt, das die menschliche Augenhéhe



ausrichten koénnen soll. Damit es das kann, kann es nicht in sich
selbst ruhen. Wie Kairos auf der Kugel balanciert, so sitzt dieses
Lot in einem Fulcrum - einem Dreh- und Angelpunkt.

Es gibt eine grammatikalische Zeitform namens Aorist, die
griechische Sprache kennt sie noch. Sie zeigt uns das Schema fiir
ein kaustisches Lauschen das immer ein Mithoren ist. Man muss mit
allen Sinnen stofflich, aber auch abstrakt architektonisch und
proleptisch kompositorisch fihlen beim Denken, um Notiz zu nehmen
vom “Passieren” einer solchen Zeit.

Die germanischen und romanischen Sprachen kennen keine Zeitform,
die dem Aorist dhnelt. Der Aorist beschreibt nicht das Andauern
oder die Vollendung eines Ereignisses (wie es das Perfekt und das
Plusquamperfekt tun) sondern es setzt ein einzelnes Ereignis frei
und gliedert es heraus aus dem Ganzen, zu dem es nach wie vor
gehdért — um ihm und nur ihm fir einen Moment zu zuhoren.

Der Aorist gehort zu einem grammatikalischen Tempus, der weder
beschreibend noch erzahlend ist. Vielleicht koénnen wir sagen: Er
organisiert eine Zeitform, in der Ereignisse von sich selbst in den
Grdossenordnungen des Meteorischen sprechen. Das Zahlen will in
diesem Tempus weder bilanzieren noch dramatisieren, es ist hier
nicht Mittel sondern stets operative Instanz: das Zahlen gibt dem
Unerhorten statt.

Der Franzosische Philosoph Michel Serres hat vielleicht in einem
dhnlichen Sinn von einer Musik Summe gesprochen. Unter den Sprachen
des Wissens larmen nicht nur die stochastischen Gerausche der Welt,
so meint er, sondern es ertént auch ihre Musik als Summe - in der
Intimitat von Strand und Meer gezeugt, taucht fir ihn aus dem Meer
des Larms die Musik auf wie einst Aphrodite, und vermag es “die
Dornen zu glatten und die Signale zu integrieren.”

Der Name Aorist kommt vom Griechischen aoristos (khronos),ohne
Grenzen, undefiniert, unbestimmt". Und gleichwohl ist dem Wort auch
ein Horizont eingeflochten, ein begrenzender Rand (griech. horos) -
gewissermaBen als Immanenz der Aktivitadt, die hier geformt wird.

Im Aorist wohnt das Partitive dem Impartitiven inne. Aktivitaten,
die so ausgedriickt werden, sind im Wesentlichen ,stimmungsvoll” -



sie dricken Handlung, Winsche, Emotionen, Moglichkeiten, Urteile
und Meinungen aus, konjunktivisch, obligatorisch, optativisch,

imperativisch oder infinitivisch.

Ich stelle mir rhapsodische Kompositionen wie klingende Stilleben
vor. Es gehort eine apophatisch-anatomische Projektionskraft dazu:
es wird darin eine Art von Negation genutzt, die zwar Verneinung
ist, aber bildend wirkt. Ein aktives an sich Halten, um etwas

Stimmiges sich ereignen zu lassen.

Ich stelle mir vor, dass die Motive dafir kryptisch in den Hausern
der Sternbilder wohnen. Man kann sie hdéren, wenn eine glitzernde
Konstellation im Dunkeln als Taktgeber fir ein Anfangen genommen
wird, das nichts realisieren, verwirklichen oder vollbringen will.

Denn im Takt einer Zeit, die ganz zu sich selbst gehort, ist dieses
Anfangen von Beginn an vollmadchtig.



