
TONSPUR, Johannes Sistermanns, November 2025 
Vera Bühlmann 

Schweig N 

Von einer Zeit, die zu sich selbst 
gehört. 

Wie kann es ein Hören geben, das zu sich selbst gehört, und wie 
hätte ein solches Hören etwas mit Menschwerdung zu tun?    

Johannes Sistermans spricht die Stille als Vorhof des Sprechens an. 
Mir scheint, es geht damit um eine Art Meta-physikalität des Hörens 
– eines hörenden Lauschens auf eine zyklisch-geschehende Natur 
dessen, was rhapsodisch zählbar, formativ, organisierbar ist. Die 
Stille wird so als architektonischer Körper ins Spiel gebracht, 
pulsierend, von spektraler Gepoltheit und klingender Kraft: Die 
Stille als Akt des Entwerfens, als eine kompositorisch-
konstellatorisch artikulierte und gehaltene Spannung, die etwas 
trägt was nicht zu ihr selbst gehört. 

Ein Portikus, der Statt gibt indem alles darin an sich hält. Ein 
umrundender Durchgang, der eine Klarheit aufbietet, die davon glüht 
sich selbst an dem zu bilden, was durch ihn hindurch “passiert”. 
Ein inkandeszenter Portikus, der Platz macht.  

Inkandeszent, so hatte Virginia Woolf die “Androgynität” genannt 
und damit, wie es auch Simone Weil, Max Scheler, Massimo Cacciari 
oder Michel Serres tun, von einer kosmischen Geschlechtlichkeit 
gesprochen, in der die Repräsentation aufgehoben ist; eine 
Geschlechtlichkeit, die von ihrer Reproduktivität frei gestellt 
ist. Androgynität als gegenstrebige Fügung, als Verkörperung von 
Transparenz die etwas Anfängliches, aber nichts Ursprüngliches hat. 
Wir können solch glühende Transparenz vielleicht als die Immanenz 
eines springenden Satzes denken, der gleichzeitig Punktgitter, 
Resonanzkörper und Echolot ist – Strahl und Spiegel in einem, Linse 
und Kristall.  

1



Für die Inkandeszenz eines solchen Portikus ist es 
charakteristisch, dass das, was darin passiert, aus seiner Fassung 
heraus springt – so angesprochen verkörpert die Stille Richtung, 
die sich nicht über Sinn begreifen lässt. Richtung hier ist aktives 
Geschehen, rhapsodisches Ent-Sprechen.  

Der Portikus ist Ort eines sammelnden Zerrinnens, wie es das 
pythagoräische Lambda in Platon’s Timaeus vermag – und wie es 
vielleicht auch der Kalkulus in Wolfram’s Mathematica könnte.  

Im Portikus ist das Echolot eine gestülpte Sonnenuhr. In seiner 
Stille werden Garben von partiellen Eigenfrequenzen, Raumklängen, 
und Obertönen platziert, gebündelt, und in Konstellationen gebannt. 
Solche rhapsodisch komponierten Sätze halten einem Akt inne, der 
nicht aus ihnen selbst entspringt. Sie geben dem Unerhörten statt. 
Sie fassen einen Ort des Aufhaltens, in dem es gleichzeitig dunkel 
ist und glitzert.  

*   

Die Rhetorik hatte einst um die Kraft einer Zeit gewusst, die 
“hoch” sein kann – die Zeit einer jeden Feierlichkeit nämlich. Sie 
hatte in ihren Figuren und Formaten eine Förmlichkeit hochgehalten, 
die nicht nur von Inspiration sondern auch maßgeblich von Takt, von 
Geschick und Können lebt. Es ist eine Förmlichkeit zum Loben des 
Reichhaltigen, zum Empfangen von Einfällen. Es ist eine meteorische 
Förmlichkeit. 

Die Kraft einer Zeit, die hoch sein kann, vermittelt sich wie ein 
mechanisches Fulcrum: sie strebt der Hebelkraft entgegen, sie 
entgegnet dem Entsetzten und Empörten eine empfängliche Weichheit 
und Sanftheit. Solche Förmlichkeit ist architektonisch und 
kompositorisch. Für sie bleibt der Umgang mit einer Idee der Idee 
selbst äusserlich, und genau damit bleibt den Ideen eine ihnen 
eigene Autonomie erhalten: Bei aller Intimität bleibt des Pudel’s 
Kern was er ist – fremd.   

Albert Camus hat in seinen Kurzgeschichten mit dem Titel Hochzeiten 
(Nuptials) in mehreren Elogen die feierliche Höhe der Zeit 
gepriesen. Mit dem Tempel in Tipasa, Camus’ Heimatort, hatte der 
französische Existentialist dem Abgründigen des Absurden eine nicht 
weniger steile und unbelangbare Richtung entgegen streben lassen. 
Er hat damit ein Lot eingeführt, das die menschliche Augenhöhe 

2



ausrichten können soll. Damit es das kann, kann es nicht in sich 
selbst ruhen. Wie Kairos auf der Kugel balanciert, so sitzt dieses 
Lot in einem Fulcrum – einem Dreh- und Angelpunkt. 

*   

Es gibt eine grammatikalische Zeitform namens Aorist, die 
griechische Sprache kennt sie noch. Sie zeigt uns das Schema für 
ein kaustisches Lauschen das immer ein Mithören ist. Man muss mit 
allen Sinnen stofflich, aber auch abstrakt architektonisch und 
proleptisch kompositorisch fühlen beim Denken, um Notiz zu nehmen 
vom “Passieren” einer solchen Zeit.  

Die germanischen und romanischen Sprachen kennen keine Zeitform, 
die dem Aorist ähnelt. Der Aorist beschreibt nicht das Andauern 
oder die Vollendung eines Ereignisses (wie es das Perfekt und das 
Plusquamperfekt tun) sondern es setzt ein einzelnes Ereignis frei 
und gliedert es heraus aus dem Ganzen, zu dem es nach wie vor 
gehört – um ihm und nur ihm für einen Moment zu zuhören. 

Der Aorist gehört zu einem grammatikalischen Tempus, der weder 
beschreibend noch erzählend ist. Vielleicht können wir sagen: Er 
organisiert eine Zeitform, in der Ereignisse von sich selbst in den 
Grössenordnungen des Meteorischen sprechen. Das Zählen will in 
diesem Tempus weder bilanzieren noch dramatisieren, es ist hier 
nicht Mittel sondern stets operative Instanz: das Zählen gibt dem 
Unerhörten statt. 

Der Französische Philosoph Michel Serres hat vielleicht in einem 
ähnlichen Sinn von einer Musik Summe gesprochen. Unter den Sprachen 
des Wissens lärmen nicht nur die stochastischen Geräusche der Welt, 
so meint er, sondern es ertönt auch ihre Musik als Summe - in der 
Intimität von Strand und Meer gezeugt, taucht für ihn aus dem Meer 
des Lärms die Musik auf wie einst Aphrodite, und vermag es “die 
Dornen zu glätten und die Signale zu integrieren.” 

Der Name Aorist kommt vom Griechischen aoristos (khronos)„ohne 
Grenzen, undefiniert, unbestimmt“. Und gleichwohl ist dem Wort auch 
ein Horizont eingeflochten, ein begrenzender Rand (griech. horos) – 
gewissermaßen als Immanenz der Aktivität, die hier geformt wird. 

Im Aorist wohnt das Partitive dem Impartitiven inne. Aktivitäten, 
die so ausgedrückt werden, sind im Wesentlichen „stimmungsvoll” - 

3



sie drücken Handlung, Wünsche, Emotionen, Möglichkeiten, Urteile 
und Meinungen aus, konjunktivisch, obligatorisch, optativisch, 
imperativisch oder infinitivisch.   

Ich stelle mir rhapsodische Kompositionen wie klingende Stilleben 
vor. Es gehört eine apophatisch-anatomische Projektionskraft dazu: 
es wird darin eine Art von Negation genützt, die zwar Verneinung 
ist, aber bildend wirkt. Ein aktives an sich Halten, um etwas 
Stimmiges sich ereignen zu lassen.  

Ich stelle mir vor, dass die Motive dafür kryptisch in den Häusern 
der Sternbilder wohnen. Man kann sie hören, wenn eine glitzernde 
Konstellation im Dunkeln als Taktgeber für ein Anfangen genommen 
wird, das nichts realisieren, verwirklichen oder vollbringen will. 

Denn im Takt einer Zeit, die ganz zu sich selbst gehört, ist dieses 
Anfangen von Beginn an vollmächtig.  

4


